
 
Э.А. Азроянц 

 

 

168

ЧЕЛОВЕК В КУЛЬТУРЕ 
 
 
 
 
 
 
 
 

Э.А. Азроянц 

О НАЧАЛАХ И СМЫСЛЕ  
ЧЕЛОВЕЧЕСКОЙ КУЛЬТУРЫ 

 
Культура есть одно из самых многосложных и многозначных, многотол-

куемых явлений человеческого мира и возникает из постоянно продолжаемого 
процесса одновременно антропоморфизации мира и биологизации культурных 
явлений. Будучи связана с «животной природой» человека, культура в то же вре-
мя есть свидетельство достижения человеком новой ступени в развитии челове-
ческой психики, открывающей ему космические возможности. 

Ключевые слова: культура; человек; смысл; биология; природа; психика. 
 
The culture is one of the most polysyllabic and the multiple-valued, multiinter-

preted phenomena of the human world and there are from constantly continued process 
at the same time antropomorfization of the world and a biologization of the cultural 
phenomena. Being connected with «the animal nature» of the person, the culture at the 
same time is the evidence of achievement of a new step by the person in development 
of the human mentality opening for him space opportunities. 

Keywords: culture; human; meaning; biology; nature; psyche. 
 
 
Культура как особая взаимосвязь природного и социального. 

Природа взаимосвязи природного и социального в человеке доста-
точно активно и давно обсуждается, но до сих пор эта проблема не 
получила общепринятого решения. Даже родившаяся на этой почве 
новая наука «социобиология» не достигла желаемого результата, 
зафиксировав две крайности. Первая – это, по сути, стремление к 
антропоморфизации исследуемых явлений и практически прямое 
применение понятий социологии к биологическим феноменам. 
Вторая – биологизация тех же явлений путем использования поня-



 
О началах и смысле человеческой культуры 

 

 

169

тийного аппарата биологии для описания социального поведения 
как животных, так и человека. Истина, как всегда, находится 
где-то между ними. 

Рассматривая эту проблему, нельзя пройти мимо такого вопроса, 
как наличие или отсутствие сознания у животных. Как всегда, у нау-
ки однозначного ответа нет – их два. На одном краю те, кто при-
знает у животных наличие сознания, на другом те, кто это отрицает. 
В июле 2012 г. на конференции в Кембридже была принята Декла-
рация о Сознании, в которой утверждалось, что люди не уникаль-
ны во владении неврологическими механизмами, генерирующими 
сознание, а вместе с ним и намеренное (сознательное, целенаправ-
ленное) поведение. Согласно этой декларации сознание присуще 
всем млекопитающим, всем птицам и многим другим животным, в 
частности некоторым насекомым и головоногим моллюскам (на-
пример, осьминогам и кальмарам). Мы разделяем данную точку 
зрения. К этому мы хотели бы добавить еще одно очень важное 
мнение многих ученых, в частности Э. Митчелла, о том, что соз-
нание не определяется только мозгом, который по-своему факти-
чески ограничивает сознание. Сознание можно определить как 
способность субъекта – в зависимости от объема и структуры мозга – 
получать, дешифровать и оперировать информацией из некоего 
предположительно глобального поля сознания. В таком варианте 
становится понятной возможность существования полевых надор-
ганизменных форм сознания, участвующих в управлении группо-
выми образованиями. 

Коллективные формы организации и поведения наблюдаются 
начиная уже с микроорганизмов и демонстрируют множество ва-
риантов решения проблем координации поведения, в том числе 
такого сложного, как организация семьи, коммуникации и т.п. 
А. Марков (см.: Марков, б.г.) утверждает, что бактерии проявляют 
различные формы своего рода социального поведения, способности 
к контактному и дистанционному общению и формируют много-
клеточные коллективы, структура которых во многом напоминает 
сообщества высших животных, а по некоторым свойствам сравни-
ма даже с человеческим социумом. Ярким проявлением целостно-
сти микробных коллективов является формирование надорганиз-
менных структур, т.е. образований, не принадлежащих никакой из 
клеток в отдельности, но важных для жизни колонии как целого. 



 
Э.А. Азроянц 

 

 

170

Во всей полноте в животном мире представлены формы 
брачных и семейных отношений. После того как живой мир около 
2,5 млрд лет назад разделился на мужскую и женскую половины, 
носители двух противоположных генов нашли много разных спо-
собов для встречи. Сложились традиционные способы сватовства, 
подарков, танцев, песен, турниров. Система брачных отношений 
представлена исчерпывающим количеством форм: моногамные 
семьи – постоянные и на один год, полигамные (гаремы), полиан-
дрии (связь с несколькими самцами) и, наконец, промискуитет. 
Известны три вида семьи: родительская, в которой оба родителя, 
материнская – только мать с потомством и отцовская – только отец 
с потомством. 

Кроме явной выгоды, которую получают животные при об-
разовании сообщества, существует еще мало изученное, но доста-
точно очевидное преимущество коллективного образа жизни.  
У общественных видов животных основной системой регулирова-
ния взаимоотношений внутри сообщества является система иерар-
хии, которая строится в основном на феноменах доминирования и 
подчинения. Структуру сообщества делает более сложной и мно-
гообразной функциональная специализация. 

Животные, ведущие коллективный образ жизни, используют 
широкий спектр способов сигнализации для передачи информации 
(его условно называют «язык животных»). Это язык запахов, язык 
звуков, язык жестов (движений), язык красок и т.п. Сообщая ре-
зультаты изучения «языка танцев» пчел, О. Меннинг писал: 
«…мир вынужден признать, что передавать информацию в симво-
лической форме может не только человек – это способно делать 
такое скромное создание, как пчела» (Меннинг, 1982, с. 88). 
Ж.И. Резникова говорит о том, что зафиксирован факт возможности 
передачи муравьями информации абстрактного характера дистан-
ционным путем (Резникова, 2011, с. 288). И вообще многие виды 
животных с высоким уровнем коллективной организации обладают 
развитой коммуникативной системой, совпадающей по многим 
характеристикам с языком человека. 

Типы коллективной организации и поведения в животном 
мире весьма многообразны и не выстраиваются в одну сплошную 
восходящую линию. Более того, они не выступают как продукт 
эволюции, будучи разбросаны по всему полю живого от микроор-
ганизмов до млекопитающих и отличаясь не совпадающей логикой 



 
О началах и смысле человеческой культуры 

 

 

171

масштабов и уровней организации. Например, организация и кол-
лективное поведение у термитов, муравьев и пчел гораздо сложнее 
и разнообразней, чем у приматов. Можно утверждать, что формы 
организации и коллективного поведения в природе не имеют про-
грессирующего характера и не обнаруживают преемственности. 
Они не пересекаются и существуют параллельно и одновременно, 
не являясь предметом конкурентной борьбы. Типичное поведение 
в его коллективных формах может передаваться по наследству 
вместе с характером структуры мозга, которая служит своеобраз-
ной «матрицей», на которой отпечатываются приобретаемые на-
выки. Группа хранит эти навыки и передает их от одного поколе-
ния к другому. 

В животном мире все происходит без осознания поведения и 
его последствий. Действуют инстинкты и наработанные группой 
типовые реакции, или, как их называют некоторые ученые, попу-
ляционный (стадный) инстинкт. Однако у стада не может быть ин-
стинкта, а вот коллективное бессознательное – вполне. Почему бы 
в таком случае идею коллективного бессознательного и архетипов 
не применить к пониманию животных? Наверно, многие трудно-
объяснимые явления стали бы понятными. 

Гораздо большего внимания заслуживает проблема коллек-
тивного бессознательного и архетипов. В разработке этой пробле-
мы велика заслуга К. Юнга. Коллективное бессознательное, по 
мнению К. Юнга (Юнг, 2010), – это «духовное наследие всего, что 
было пережито человечеством», «предпосылка каждой индивиду-
альной психики», «коллективная, универсальная и безличная при-
рода, идентичная у всех индивидов». «Архетипы настолько близки 
к инстинктам, что можно предположить, что они представляют 
собой бессознательные образы самих инстинктов. Являясь регуля-
тором психической жизни, они выступают как априорные формы 
психической деятельности людей и возникают спонтанно» («Кол-
лективное бессознательное и архетип»). При этом К. Юнг отмечает, 
что архетипов «ровно столько, сколько есть типичных жизненных 
ситуаций. Бесконечное повторение отчеканило этот опыт на нашей 
психической конструкции – не в виде заполненных содержанием 
образов, но прежде всего как формы без содержания, представ-
ляющие только возможность определенного типа восприятия и типа 
действия». Коллективное бессознательное, по мнению К. Юнга, со-
стоит из совокупности архетипов. 



 
Э.А. Азроянц 

 

 

172

Существует и иная научная позиция, которая не противоречит 
теории К. Юнга о коллективном бессознательном и архетипах, а в не-
которой мере соприкасается с ней, дополняя и позволяя взглянуть на 
нее под новым углом зрения. Достаточно широко известна школа рус-
ского космизма, яркими представителями которой были Н. Федоров, 
К. Циолковский, В. Вернадский, И. Ефремов, А. Чижевский, Н. Умов. 
Большое количество работ посвящены проблемам связи человека с 
космосом, особенностям его психики, возможным формам существо-
вания полевого сознания и т.п. Достаточно назвать такие фамилии, как 
В. Налимов, Н. Козырев, П. Олдак, А. Дубров, В. Пушкин, В. Бойко, 
В. Дятлов, А. Дмитриев, Г. Николаев, В. Казначеев, А. Гурвич, 
А. Кузин и еще многие другие, кого мы упоминали выше. Для при-
мера приводим несколько цитат, акцентируя внимание на таких 
фразах: «семантический вакуум» (В. Налимов), «пневматосфера» 
(П. Флоренский), «особая форма космического полевого фрактала» 
(В. Казначеев), «биогравитационное поле» (А. Дубров, В. Пушкин), 
«надорганизменная сущность» (П. Олдак). 

П.А. Флоренский в письме к Вернадскому от 21 сентября 
1929 г. писал о существовании в биосфере или на биосфере того, 
что можно было бы назвать пневматосферой, т.е. о существовании 
особой части вещества, вовлеченной в кругооборот культуры, точ-
нее, круговорот духа. 

Академик РАМН В.П. Казначеев в статье «Научная картина 
мира и живое вещество», посвященной итогам работы Междуна-
родного научно-исследовательского института космической антро-
поэкологии, пишет: «Вероятно, “первичность” природы интеллекта 
у человека формировалась на основе полевого типа компьютера: 
14–15 млрд нейронов мозга объединяются в единое солитоно-
голографическое пространство. Эти пространства (потоки) объеди-
няют группу людей (род) в единое интеллектуальное “пятно” (часть 
космического интеллекта)» (Казначеев, 1999, с. 15). В другой работе 
этого автора «Ноосферное строительство планеты в космическом 
пространстве – это новая эпоха ее эволюции и эволюции живого 
вещества» утверждается, что эпоха ноосферности, как космиче-
ская, выдвигает другую горизонталь, другую программу о природе 
нашего сознания, интеллекта. Если это сознание присутствует в 
живом веществе, в клетках растительных, животных, у всех форм, 
заселяющих водные просторы и т.д., то само сознание человека 
есть не только производная межнейрональных многомиллионных 



 
О началах и смысле человеческой культуры 

 

 

173

взаимосвязей и не только известных центров, но и особая форма 
космического полевого фрактала в планетарно-космическом про-
странстве. 

Если принять точку зрения о реальности полевых форм жиз-
ни (что мы и делаем), тогда на теорию К. Юнга о коллективном 
бессознательном можно посмотреть несколько иначе. Источником 
коллективного бессознательного, его матричной основой являются 
семантический и канонический вакуумы (согласно нашей гипотезе), 
которые в той или иной форме сопровождают все материальные 
образования. Эта матрица представлена праформами, или формами 
без содержания, наполняется конкретным опытом живых субъектов, 
который архивируется в ячейках матрицы, превращаясь в архетипы, 
а в своей совокупности представляя коллективное бессознатель-
ное. Доступ к этой информации имеют те, кто пережил этот опыт 
(предки, потомки, группа, вид, род). Архетипы и коллективное 
бессознательное, которые они формируют, связаны с отражением 
и реакцией на типичные жизненные ситуации. Иначе говоря, это 
расширение проблемы взаимоотношений с внешней средой, выра-
ботка предельно эффективных механизмов адаптации. Это своеоб-
разное продолжение инстинктов, расширение горизонта и спосо-
бов реагирования на изменения. 

Начиная осознавать себя и окружающий мир, человек, как 
существо любопытное, стал задавать себе множество вопросов: 
что? как? почему? Непонятное, страшное, удивительное находило 
отражение в мифах, сказаниях, легендах, что-то формировало ри-
туалы, обычаи, табу. С развитием мышления и рефлектирующего 
разума становится доступным осмысление интуиции и вдохновения. 
Это уже другой уровень и способ контакта, возможность связи с 
вселенским полем разума. Представляют это поле все те же семан-
тический и канонический вакуумы, несущие в себе праформы 
идей, концептов, программ и законов. Интуиция и вдохновение, 
воображение и рефлексия, появляющееся знание формируют иде-
альную надорганизменную структуру, которую можно обозначить 
как сверхсознание, имеющее коллективную природу. 

Таким образом, природа подготовила того, кто должен был 
стать человеком, выключив один и включив другой источник и 
пространство развития. Биологическая эволюция исчерпала себя, 
возник самосознающий разум, порождающий новые социальные 
формы жизни. Наработанные природой, так называемые праформы 



 
Э.А. Азроянц 

 

 

174

коллективной организации и группового поведения, «оплодотво-
ренные» сознанием и мышлением, стали предтечей, формирующей 
принципиально новое явление социальности как первичного звена 
культуры. Социальность как «гибридный продукт», взойдя на при-
родной почве, развивалась уже по идеальным программам. Творя 
человека, социальность в меру расширения поля культуры как бы 
растворяется в ней, становясь составной частью ее многочислен-
ных структурных элементов, приобретая новые формы и новое 
содержание. 

Понятие культуры в его содержании, структуре и органи-
зации. По словам Г. Зиммеля, «тот пункт, где происходит смена 
сил развития, обозначает границу между природным и культур-
ным состояниями» (Зиммель, 1996, с. 475). В гуманитарном зна-
нии это понятие является, пожалуй, самым масштабным по уров-
ню обобщения, самым сложным по структуре своего пространства 
и разнообразным по темпам динамики и векторам развития. Есте-
ственно, все это говорит о высоком уровне абстракции данного 
понятия. Игнорирование данного факта привело к образованию 
множества самых разных определений, число которых продолжает 
приумножаться. Так, по подсчетам американских культурных ан-
тропологов А. Крёбера и К. Клакхона, с 1871 по 1919 г. различны-
ми науками было дано множество определений культуры, число 
которых возрастало год от года. В связи с этим Г. Зиммель писал 
также о том, что тот, кто говорит о культуре, должен ограничить 
для своих целей многозначность этого понятия. 

По нашему мнению, понятие «культура» имеет предельный 
уровень абстракции, и потому определение этого понятия должно 
иметь соответствующий этому уровню масштаб обобщения. Все 
остальные определения, сколько бы их ни было и сколько их еще 
будет, попадают в категорию частных определений, поскольку 
любое определение культуры, исходящее из перечня ее структур-
ных элементов, функций и других аспектов, всегда будет неполным. 
Определение должно опираться на фундаментальное свойство, от-
ражающее всю полноту сущности понятия «культура», и быть ла-
коничным. Академик РАН Д.С. Лихачев считал, что культура – это 
огромное целостное явление, которое делает людей, населяющих 
определенное пространство, из простого населения – народом, на-
цией. Нам представляется, что таким целостным образом могли бы 



 
О началах и смысле человеческой культуры 

 

 

175

стать выражения: «искусственная среда обитания», «неприродная 
реальность» или, по Г. Зиммелю, – «особая форма жизни». 

Любое определение по своей природе есть ограничение; оно 
демаркирует границы поля того или иного понятия. Наличие мно-
жества определений, на которое мы указали в случае с определением 
понятия «культура», говорит об их неполноте и наличии количества 
границ, равных числу определений, – настоящая понятийная междо-
усобица. Подобная же ситуация наблюдается и с понятием «эво-
люция». Вряд ли подобное положение повышает результативность 
научных исследований.  

Обратим внимание на другую сторону этой проблемы. 
Возьмем для примера ряд понятий: «культура», «доминирующая 
культура», «субкультура», «контркультура» и «антикультура». Со-
отнести их по смысловой нагрузке можно разными способами: как 
автономные, одно как часть другого, как входящие все или час-
тично в понятие «культура». Выбор зависит от позиции исследова-
теля, и встретить на практике можно все варианты. Мы хотим об-
ратить внимание на такую не бросающуюся в глаза особенность, 
что в нашем примере только первое понятие «культура» не имеет 
прилагательного, все же остальные сопровождаются соответст-
вующими уточняющими прилагательными; и в этом заложен глу-
бокий смысл. Прилагательное в понятии – явный признак того, что 
у этого понятия есть другое, частью которого оно является. С этой 
точки зрения, таким целым является понятие «культура», а все ос-
тальные входят в него как его части. С нашим выводом наверняка 
не согласится ряд ученых, особенно те, кто считает совершенно 
автономной антикультуру, но к этому вопросу стоило бы вернуться 
позже.  

С нашей точки зрения, структура культуры может быть 
представлена следующим образом. Вертикальный разрез, или, иначе 
говоря, культурная «пирамида», представлена от основания до 
вершины: фундамент – культуры этнические; первый этаж – куль-
туры национальные; второй этаж – культурно-исторические типы 
(цивилизационные культуры); и, наконец, вершина – мировая, или 
глобальная, культура, представленная пока некоторым набором 
универсалий (см. схему 1). 

 



 
Э.А. Азроянц 

 

 

176

  
Схема 1. 

Культурная пирамида 
 

Поскольку этническая культура целиком погружается в на-
циональную, а последняя не всегда полностью включается в соот-
ветствующий культурно-исторический тип, дальнейшее рассмот-
рение структуры мы будем строить на основе национальной 
культуры. В национальной культуре можно выделить четыре сег-
мента и записать их в виде уравнения вида: Культура = Домини-
рующая культура + Субкультура + Контркультура + Антикультура. 
Три последних элемента уравнения не имеют четко выраженной, 
постоянной структуры. Их структура, как правило, фрагментарна и 
в высокой степени изменчива. Доминирующая культура определяет 
вектор развития государства и базируется на культурах входящих 
в него этносов. В культуре этноса мы выделяем ядро культурной 
общности, которое представлено этническими языками и архети-
пами, слагающими коллективное бессознательное этноса. Этниче-
ские ядра культурной общности формируют ядро национальной 
культуры, которое также представлено языками и архетипами.  
В исторических координатах времени ядра различных уровней ие-
рархии возникают и формируются со значительным интервалом. 
Первыми формируются этнические архетипы и язык. Их возник-
новение можно отнести к доисторическому периоду, ко времени 
перехода от процессов природных к процессам культурным. Начало 



 
О началах и смысле человеческой культуры 

 

 

177

формирования ядер культурно-исторических типов можно отнести 
к эпохе «осевого времени», т.е. ко времени возникновения миро-
вых религий. В свою очередь, ядра национальных культур возни-
кают как следствие формирования национальных государств. Пер-
вичная роль в ядре культурной общности принадлежит архетипам. 
Это практически инварианты, укорененные в подсознании человека 
и работающие по принципу генетического кода, т.е., по сути, про-
граммы первичной социализации человека. На ближайшей к ядру 
орбите в схеме располагается религия. Причем, так же как ядро 
культурной общности может включать в себя несколько этниче-
ских ядер, так и первая орбита может разместить соответственно 
несколько религий, на основе которых, как правило, формируются 
субкультуры. В свою очередь, религия может включать в свою ор-
биту ряд ядер культурной общности, прирастая к ним, частично 
деформируясь и воспринимая определенные этнические мотивы. 
Ядра культурной общности, в свою очередь, адаптируют в себе 
ряд черт религии, оставляя внешне одинаковую для всех форму, но 
вкладывая в нее свое исходное содержание. Это взаимное прорас-
тание архетипов и религий создает практически непроницаемую 
оболочку, которую в конечном итоге принимают за само ядро, что 
в общем-то не так далеко от истины. На почве религий зарожда-
лись и формировались искусство, философия, наука, которые по 
мере развития сепарируются и превращаются в автономные облас-
ти культуры. В своей совокупности все они вместе с религией 
формируют культурно-исторические типы и национальные куль-
туры. Религия обрамляет архетип, искусство оформляет и создает 
образность религии. В отличие от религии, наука, философия, мо-
раль, искусство формировали свою организацию в процессе куль-
турогенеза иначе. Они уходят от оболочки ядра на все большее 
расстояние (скорость дрейфа индивидуальна), оставляя тонкий 
слой своей первичной сущности, соответствующий природе ядра в 
форме архаичных по своему содержанию мировоззренческих ус-
тановок, суеверий, обычаев и традиций, ценностных и эстетиче-
ских предпочтений, фольклора. Образно говоря, степень удален-
ности от ядра определяет меру восприимчивости к изменениям. 
Чем дальше от ядра, тем восприимчивость к изменениям выше, 
чем ближе – тем более нарастают консервативность и сопротивле-
ние изменениям. По этому принципу мы выстраиваем схему 
структуры культуры. На внешней (пятой) орбите размещаем эко-



 
Э.А. Азроянц 

 

 

178

номику, науку и массовое искусство. На четвертой орбите – право 
и западную философию. На третьей орбите расположены: класси-
ческое искусство, воспитание, образование, восточная философия. 
На второй орбите – народное творчество, социальные отношения и 
мораль. Первая орбита представлена религией и мифами. Итогом 
сказанному может служить схематическая модель, приведенная 
ниже (схема 2). 

 

  
Схема 2. 

Структурные элементы культуры 
 
Культура включает в себя все формы, в которых жизнь вы-

ражается, символизируется, самоосознается и воспроизводится. 
Это мнение Г. Зиммеля, который пошел еще дальше, утверждая, 
что динамика культурных форм в самом широком смысле является 



 
О началах и смысле человеческой культуры 

 

 

179

предметом истории. Иначе говоря, история и культура в опреде-
ленной мере являются синонимами. Суть понятия «культура» по 
факту своего возникновения и последующего семантического рас-
ширения принадлежит миру идеального, искусственного. Центром 
любой культуры, ее источником являются идеи, которые осмысли-
ваются, превращаясь в концепты, теории, проекты, и актуализиру-
ются в продуктах духовного и материального производства. В про-
дукты культуры они превращаются человеком, его желанием. 
Культура есть совершенно новое явление (во всяком случае, для 
нашей планеты), выходящее за пределы природы, и, принимая на 
себя роль источника развития, она вытесняет с «пьедестала» такую 
модную эволюцию.  

Человек есть единственный субъект культуры, создающий ее 
как свою жизненную среду и одновременно формирующийся под 
ее воздействием. Пространство культуры, в которое погружен че-
ловек, противостоит ему как находящаяся вне его реальность, как 
объективная культура. Это противопоставление субъективной 
(личной) и объективной (внешней) культур может стать основой 
процесса освоения человеком культурного пространства. Личная 
культура по своим масштабам и глубине сопричастности с целым 
представляет широкий спектр индивидуального восприятия куль-
турных форм и потребности использования ее в своей жизнедея-
тельности. Культура всегда целочастна в своей полноте, тогда как 
культура личная индивидуальна в своей дифференцированной ча-
стности. Отдельные ученые, определяя культуру, делают серьезный 
акцент на таком элементе культуры, как отношения. Например, 
В.М. Межуев прямо утверждает: «Культура – мир не вещей, а от-
ношений» (Межуев, 2010, с. 2). Конечно, с позиций философии и с 
точки зрения философа, подобное утверждение в определенном 
контексте может иметь основание, но это требует объяснений, 
ведь отношения – это только часть культуры. Оппозиция субъект – 
объект в нашем случае не есть выражение крайностей, имеющих 
внешние границы: все их противоречия разрешаются внутренними 
процессами. Объект противостоит субъекту не как что-то внешнее, 
поскольку субъект полностью погружен в него, более того, является 
его частью. Сам человек находится за границей понятий «объек-
тивная культура», «субъективная культура», но является создате-
лем одной и носителем другой. Эта нерасторжимость человека и 
культуры закольцована процессами ее производства и потребления. 



 
Э.А. Азроянц 

 

 

180

Организуя эти процессы, человек активно в них участвует: творя, 
производя и потребляя. Личная культура есть идеальный конст-
рукт в чистом виде. Это набор культурных форм, при помощи ко-
торых индивид функционирует в обществе себе подобных. Однако 
они могут иметь двоякий характер. Одни, укоренившиеся в инди-
виде, отражают его действительную сущность, а другие использу-
ются конъюнктурно, с целью обмануть или произвести определен-
ное впечатление, не характерное для него. Кроме того, воздействие 
духовных ценностей, норм морали, законов и правил на человека 
носит не равнозначный, а относительный характер – от безусловно-
го исполнения до полного игнорирования. Восприятие человеком 
культурных форм в течение всей его жизни зависит от его окруже-
ния (носителей различной субъективной культуры), доступности 
тех или иных областей и продуктов культуры и целого ряда других 
факторов (например, места жительства, характера власти, типа го-
сударства и т.п.). В результате каждый человек обладает индиви-
дуальным «культурным вооружением», а все они вместе представ-
ляют разноспособное, разновоспринимающее и разнореагирующее 
на возникающие ситуации сообщество. Таким образом, массовое 
поведение людей в определенной степени хаотично и может пред-
ставлять некоторый аналог детерминированного хаоса, в который 
постоянно вбрасываются из общественной жизни новые события, 
меняющие динамику и траектории развития. 

Современную структуру культуры вряд ли кому-либо удастся 
описать полностью из-за ее неограниченно и постоянно изменяю-
щейся сложности. Во-первых, это количество самих культурно-
исторических типов, национальных и этнических культур – с их 
внутренней структурой. Во-вторых, внутри культуры более десятка 
различных областей культуры. В-третьих, каждая область культу-
ры имеет множество направлений, стилей и течений. В-четвертых, 
растущим структурным многообразием отличаются наука (количе-
ство дисциплин), философия (предмет и школы), политика (рас-
тущий спектр партий), экономика (теории), религии (конфессии и 
секты) и т.д. Кроме того, сюда следует отнести комплексы духов-
ных ценностей, моральных норм, законов и символов. Элементы 
этого множества обладают собственной динамикой, взаимно не 
совпадающей ни по скорости, ни по направленности. Найти зако-
номерность в подобном хаосе движения пока никому не удалось 
(если это вообще возможно). Установлен характер этого движения, 



 
О началах и смысле человеческой культуры 

 

 

181

его типы. Их всего два. Первый характеризуется непрерывностью 
(линейностью) и может быть мысленно предсказуемым. Второй – 
это бифуркация (или, по Ю.М. Лотману, «взрыв»), которая харак-
теризуется как прерывность, нелинейность и непредсказуемость. 
Ю.М. Лотман в своем последнем интервью говорил: «В искусстве 
адекватного нет… Это сфера непредсказуемого». Представляется, 
что границы данного утверждения можно расширить, заменив 
слово «искусство» словом «творчество», и добавить, что оно идет 
по многим дорогам. 

У культуры как изначально идеального (духовного) продукта 
есть особенность, которая заключается в том, что с ростом «объе-
ма потребления» (освоения) она не уменьшается в объеме своего 
информационного пространства, а увеличивается, т.е. имеет анти-
энтропийное свойство. Культура умирает только тогда, когда ее 
прекращают потреблять. (Причины этого могут быть различны: от 
«нечего» до «некому».) 

 
 

Список литературы 
 

1. Зиммель Г. О сущности культуры // Зиммель Г. Избранное: Философия куль-
туры. – М.: Юристъ, 1996. – Т. 1. – С. 475–481. 

2. Казначеев В.П. Научная картина мира и живое вещество // Вестник Междунар. 
науч.-исслед. ин-та косм. антропоэкологии. – Новосибирск, 1999. – № 6. – C. 9–20. 

3. Марков А. Cоциальная жизнь микробов. – Режим доступа: http://elementy.ru/ 
genbio/synopsis/237/Biosotsialnost_odnokletochnykh_na_materiale_issledovaniy_
prokariot (Дата обращения: 28.06.2016.) 

4. Межуев В.М. Рассуждения о культуре культурологии: Культурология в кон-
тексте современного гуманитарного знания // Культурологический журнал. – 
М., 2010. – № 2. – С. 1–6. 

5. Меннинг О. Поведение животных: Вводный курс. – М.: Мир, 1982. – 360 с. 
6. Резникова Ж.И. Когнитивное поведение животных и его развитие в онтогенезе // 

Теория развития. – М.: Языки славянских культур, 2011. – С. 279–315. 
7. Юнг К. Психология бессознательного. – М.: Когито-центр, 2010. – 352 с. 

 


